
*Corresponding author Lym268504@gmail.com  

 

 

                      

 
 

Exploring Classical Arabic Poetic Structure: A 

Study of Rhythm and Rhyme in Pre-Islamic Odes 

الكلاسيكي: دراسة عن  استكشاف بنية الشعر العربي 

 الإيقاع والقافية في القصائد الجاهلية
 

Mahmoud Ali Abdel Sater 1,*,  

1 Department of Linguistics, Rabbanien University in USA  

 محمو د علي عبد الستار 1، *                                                                     

 قسم اللغويات، جامعة رابانيان في الولايات المتحدة الأمريكية   1

A B S T R A C T  

This study examines the structure of pre-Islamic Arabic 
poetry, focusing on rhythm and rhythm as important 
elements in the formation of this poetic text If it is 
considered to be One of the most important Arab cultural 
heritage literatures, pre-Islamic poetry played an important 
role in pre-Islamic Arab society and cultural life. In pre-
Islamic poetry, rhythm is a musical structure that enhances 
the aesthetic qualities of text and provides a harmonious ear 
for the themes presented by poets while rhythm is an artistic 
device that structures verse endings and reinforces poetic 
unity. The study examines the structure of pre-Islamic 
poetry through the analysis of classical Arabic poetic meters 
such as al-Tawil, al-Kamil, and al-Mutakarib, and shows 
that poets used these meters function to fit themes such as 
honor Creates rhythmic patterns , courage, and love. 
Additionally, it examines examples of popular pre-Islamic 
baths (muallaqat) with odes from Imru' al-Qays and Zuhair 
ibn Abi Sulma, showing listeners how they were celebrated 
with rhythm and rhythm played a skillful role in enhancing 
the beauty and emotional impact of the texts. The study 
revealed that rhythm and rhythm were not only artistic 
instruments but also played an important cultural role in pre-
Islamic poetry. They have contributed to the preservation 
and oral transmission of poetry across generations, making 
pre-Islamic poetry an effective means of transmitting 
cultural and social information. These factors helped to 
instill values and ideas that dominated Aboriginal life. In 
conclusion, the study highlights the artistic and cultural 
significance of rhythm and melody in pre-Islamic poetry 
and how these elements contributed to the creation of 
timeless poetry collections which remains influential to this 
day.  

 الخلاصة  

والقافية   الإيقاع  على  التركيز  مع  الجاهلي،  الشعر  هيكل  الدراسة  هذه  تتناول 

كعنصرين أساسيين في بناء النصوص الشعرية في تلك الفترة. الشعر الجاهلي  

يعُد من أهم الأشكال الأدبية في التراث العربي، وكان يلعب دورًا محورياً في  

م. يمثل الإيقاع في الشعر الجاهلي  الحياة الاجتماعية والثقافية للعرب قبل الإسلا

نظامًا موسيقياً يعزز جمالية النصوص، ويخلق تدفقاً صوتياً منتظمًا ينسجم مع  

المواضيع التي يتناولها الشعراء. أما القافية، فهي أداة فنية تسُهم في تنظيم نهايات  

تحلل   صوتياً.  انسجامًا  عليه  ويضفي  النص  تماسك  من  يعزز  مما  الأبيات، 

اسة بنية الشعر الجاهلي من خلال دراسة البحور الشعرية المستخدمة، مثل  الدر

متناسقة   إيقاعات  لإنتاج  توظيفها  وكيفية  والمتقارب،  والكامل  الطويل  بحر 

تتناسب مع مواضيع مثل الفخر، الحماسة، والغزل. كما تستعرض نماذج من  

لتوضيح كيف  المعلقات، مثل معلقة امرؤ القيس ومعلقة زهير بن أبي سلمى،  

جمالية   لتشكيل  متقن  بشكل  والقافية  الإيقاع  الجاهليون  الشعراء  استخدم 

النصوص وتعزيز تأثيرها على المستمعين. تبُرز الدراسة أن الإيقاع والقافية  

في الشعر الجاهلي لم يكونا مجرد أدوات فنية، بل كان لهما دور كبير في التأثير  

القصائد حفظ  في  ساعدا  حيث  الإيقاع    الثقافي،  الأجيال.  عبر  شفهياً  وانتقالها 

الثقافي   للتواصل  فعالة  وسيلة  الجاهلي  الشعر  جعل  في  أسهما  والقافية 

والاجتماعي، وقد ساهما في ترسيخ القيم والمفاهيم التي كانت تهيمن على حياة  

القبائل العربية. في الختام، تكشف الدراسة عن الأهمية الفنية والثقافية للإيقاع  

افية في الشعر الجاهلي، وكيف أن هذه العناصر ساهمت في إنتاج نصوص  والق 

م . اليوشعرية خالدة ما زالت مؤثرة حتى 

Keywords 

ة المفتاحيالكلمات   

Pre-Islamic poetry, rhythm, rhyme, Mu'allaqat, Arabic poetic meters 

 الشعر الجاهلي، الإيقاع، القافية، المعلقات، الأوزان الشعرية العربية 

Received Accepted Published online 

 النشر الالكتروني  قبول النشر  استلام البحث 

2/1/2023 19/2/2023 20/3/2023 

LISAN AL-ARAB 

Vol.2023, pp. 36–42 

DOI: https://doi.org/10.70470/LISANALARAB/2023/004 ; ISSN: 3078-4506 

mailto:Lym268504@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://peninsula-press.ae
https://orcid.org/0000-0000-0000-0000
https://peninsula-press.ae/Journals/index.php/LISANAL-ARAB
https://doi.org/10.70470/LISANALARAB/2023/004


 

 

37 Abdel Sater , LISAN AL-ARAB, Vol.2023, 36-42 

 مقدمة   .1

للقبائل العربية في فترة    الشعر الجاهلي يمثل حجر الزاوية في التراث الأدبي العربي، فهو ليس مجرد وسيلة للتعبير الفني، بل يعكس الحياة الثقافية والاجتماعية 
الحكايات التي تربط  قبل الإسلام. كان الشعر في تلك الفترة وسيلة التعبير الأبرز، حيث استخدمه الشعراء للتفاخر بالأنساب والحروب والقيم القبلية، ونقل  ما  

ة في حياتهم. كان الشعراء  الأجيال ببعضها. من خلال هذا الشعر، كانت القبائل تعبر عن مشاعر الفخر والشجاعة والحب، بالإضافة إلى تسجيل أحداث مهم
لعربي في فترة كان التدوين يلعبون دورًا محوريًا كناطقين باسم قبائلهم، مما جعل الشعر أداة اجتماعية وثقافية في آن واحد، إضافة إلى كونه وسيلة لحفظ التراث ا

لا أن هناك حاجة ماسة إلى دراسة أعمق حول البنية الفنية لهذا الشعر، وخاصة  رغم الاهتمام الكبير بالشعر الجاهلي في الدراسات الأدبية والنقدية، إ .فيها محدودًا
. وعلى الرغم من تناول بعض  [1]فيما يتعلق بالإيقاع والقافية. فالإيقاع الشعري والقافية كانا من العناصر الأساسية التي أعطت الشعر الجاهلي قوته وجماله

لم تُدرس بعمق كافٍ. تأتي الدراسات لهذه الجوانب، إلا أن العديد من التفاصيل المرتبطة بتأثير الإيقاع على المتلقي، ودور القافية في تعزيز التجربة السمعية،  
تهدف هذه الدراسة   . كيفية تأثير الإيقاع والقافية في تشكيل النصوص  هذه الدراسة لتغطية هذه الفجوة، عبر تحليل هيكل الشعر الجاهلي وتقديم رؤى جديدة حول

الجاهليون، مثل بحر   لى تحقيق فهم أعمق للأنماط الإيقاعية والقافية المستخدمة في الشعر الجاهلي. من خلال تحليل الأوزان الشعرية التي اشتهر بها الشعراء إ
عى الدراسة إلى تحليل القافية ودورها  الطويل والكامل، ستحاول الدراسة توضيح الكيفية التي ساهمت بها هذه الأوزان في إنتاج التأثير الموسيقي للشعر. كما تس

. ومن خلال هذه الأهداف، سيتم التركيز أيضًا على استكشاف كيف أثر الإيقاع والقافية على تجربة المستمع الجاهلي،  [2]في تعزيز الوحدة الفنية للنصوص
تها على التحليل الأدبي للنصوص الشعرية الجاهلية. سيتم جمع مجموعة  تعتمد الدراسة في منهجي .  وكيف استجابت الأذن العربية لموسيقى الشعر وتكرار القوافي

ة أنواع القوافي المستخدمة  من القصائد الشهيرة، مثل المعلقات، لتحليلها ودراسة الأوزان الشعرية والإيقاعية التي استخدمها الشعراء. كما سيتم التركيز على دراس
ة الكلية للنص. هذه المنهجية ستساعد في إبراز الجماليات الفنية المخفية في الشعر الجاهلي، من خلال تسليط  في هذه القصائد وكيف ساهمت في بناء الجمالي

  .الشعري في تلك الفترة  الضوء على التأثيرات الموسيقية والإيقاعية للقافية على النصوص، مع مقارنة النتائج بين مختلف القصائد لإظهار التنوع الفني والإبداع
. يتسم الشعر الجاهلي [3]لجاهلي هو أحد أقدم أشكال التعبير الأدبي في الثقافة العربية، ويعود إلى فترة ما قبل الإسلام، والتي تُعرف بالعصر الجاهليالشعر ا 

حول القيم القبلية  بالعديد من الخصائص التي تعكس حياة العرب في تلك الفترة، حيث كانت القبائل البدوية تعيش حياة قائمة على التنقل في الصحراء، وتدور  
الجاهلية تنُظم عادة كوسيلة للتفاخر بالقبيلة، أو تسجيل    مثل الشرف، الكرم، الشجاعة، والفخر. هذه الحياة كانت مشبعة بالتحديات والمنافسات، وكانت القصائد

لي ببنية قوية تتبع قواعد صارمة في الأوزان والقوافي، حيث كان يعتمد الأحداث التاريخية المهمة، أو حتى التعبير عن مشاعر الحب والرثاء. يتميز الشعر الجاه
شفوية بين الشعراء.    على البحور الشعرية التي وضعها الخليل بن أحمد الفراهيدي في القرن الثامن الميلادي، ولكن هذه البحور كانت موجودة قبل ذلك كممارسات

قل من جيل إلى جيل عن طريق الحفظ والتلقين. على مستوى اللغة، يتسم الشعر الجاهلي بجزالة الألفاظ وقوتها،  يعتبر الشعر الجاهلي شفويًا في الأساس، فقد انت
هذا الشعر يتسم أيضًا   ويستخدم الصور البلاغية مثل الاستعارة والتشبيه بشكل مكثف، كما تظهر فيه الحكمة وتجارب الحياة التي كان يمر بها الشاعر أو قبيلته.

ا قبل ظهور الإسلام  والتماثل في استخدام الألفاظ والعبارات، مما يجعله قابلًا للتذكر والتداول بسهولة. سماته الزمنية تشمل الفترة الزمنية التي تغطي م  بالتكرار
سب والشجاعة، ورثاء الأبطال، ووصف  بفترة تمتد ربما إلى أكثر من قرنين. وقد انعكست البيئة الصحراوية القاسية في موضوعات الشعر الجاهلي، مثل الفخر بالن

نموذج المثالي للتعبير الطبيعة القاسية، بالإضافة إلى الغزل والعشق العذري. هذا الشعر استمر في التأثير على الشعراء اللاحقين بعد الإسلام، حيث اعتبُر ال
، حيث ظهرت العديد من المدارس النقدية التي تناولت هذا الشعر من . دراسة الشعر الجاهلي تطورت على مدار القرون [4]الشعري الفصيح الذي يجب أن يتبع

 زوايا مختلفة، سواء في العصور الإسلامية أو المعاصرة. ومن أبرز هذه المدارس:
أصيلًا للأدب العربي يجب الحفاظ  تعتمد هذه المدرسة على رؤية تقليدية للشعر الجاهلي، حيث ينظر النقاد إلى هذا الشعر بوصفه مصدرًا   المدرسة التقليدية: .1

ا الرواة الأوائل. يعد  عليه. وقد تميزت هذه المدرسة بنقل الشعر الجاهلي كما هو، والاعتماد على الرواية الشفوية، مما أعطى أهمية كبرى للأشعار التي تناقله
بقات فحول الشعراء"، حيث اهتم بتصنيف الشعراء وتحليل أعمالهم بناءً  ابن سلام الجمحي من أبرز النقاد القدامى الذين تناولوا الشعر الجاهلي في كتابه "ط

 .[5]على أصالتهم وقوتهم الشعرية
ركزت هذه المدرسة على دراسة الشعر الجاهلي كوسيلة لفهم اللغة العربية القديمة وقواعدها. كان الشعر الجاهلي يعتبر مرجعًا   المدرسة اللغوية والنحوية: .2

ها،  حة اللغة وقواعدرئيسيًا في تحديد القواعد النحوية واللغوية عند علماء اللغة مثل سيبويه والخليل بن أحمد. إذ كان يُستخدم الشعر في الاستشهاد على ص
 .[6]باعتباره يُمثل أصدق تعبير عن فصاحة اللغة العربية قبل اختلاطها باللغات الأجنبية

التاريخية:  .3 الجاهلية. اعتمدت هذه   المدرسة  الجاهلي من خلال ربطه بالوقائع التاريخية والأحداث الاجتماعية في الفترة  تحاول هذه المدرسة قراءة الشعر 
ابن قتيبة الشعر  ل الجاحظ و المدرسة على دراسة العلاقة بين الشعر والحياة الاجتماعية والسياسية للقبائل العربية في تلك الفترة. فقد اعتبر النقاد والمؤرخون مث

 .[7]الجاهلي مصدراً لفهم البيئة القبلية والصراعات التي سادت في ذلك العصر، ومن ثم حاولوا ربط النصوص الشعرية بالظروف التي نشأت فيها
ظهرت في العصر الحديث دراسات نقدية جديدة تهدف إلى تفكيك النصوص الشعرية الجاهلية من منظور تحليلي أعمق، يجمع   المدرسة التحليلية المعاصرة:  .4

.  [8]ائية، والتفكيكيةبين الأدب والنقد الثقافي. يميل نقاد هذه المدرسة إلى قراءة الشعر الجاهلي على ضوء الأدوات النقدية الحديثة، مثل البنيوية، السيمي



 

 

38 Abdel Sater , LISAN AL-ARAB, Vol.2023, 36-42 

ية والحضارية  يحاول هؤلاء النقاد فهم الجوانب النفسية والاجتماعية وراء النصوص، والتركيز على كيف أن الشعر الجاهلي كان يعبر عن التحديات الوجود
حول أصالة بعض النصوص    التي عاشها العرب في تلك الفترة. يعد طه حسين من أبرز رواد هذا التيار في كتابه "في الشعر الجاهلي"، حيث أثار جدلًا كبيرًا 

 .[9]وطرق نقلها
النقاد على مر العصور. في ا  لدراسات النقدية  الإيقاع والقافية هما عنصران جوهريان في بناء الشعر العربي القديم، وقد شكل هذان العنصران محور اهتمام 

ع الشعر العربي. كان الفراهيدي  القديمة، ركز النقاد مثل الخليل بن أحمد الفراهيدي على وضع قواعد دقيقة وواضحة للأوزان الشعرية )البحور( التي تحكم إيقا
ما جعل الشعر أول من وضع علم العروض الذي يُعنى بدراسة الأوزان الشعرية وتقسيمها إلى دوائر عروضية، مثل دائرة الطويل، الكامل، الوافر، وغيرها،  

. من ناحية القافية، كانت تستخدم في الشعر [10]قي محددالجاهلي مقيدًا ببنية إيقاعية محددة تسمح للشاعر بالتحكم في تدفق القصيدة وتحقيق تأثير موسي
. القافية كانت تؤدي دورًا فنيًا في خلق التناغم الموسيقي داخل النص، وتساعد في إعطاء  [11]الجاهلي كعنصر ضروري لتنظيم النص وتوحيد نهايات الأبيات

القافية من منظور جمالي، حيث اعتبرها جزءً  بنية  ا لا يتجزأ من  النص قوة تأثيرية وجمالية على المستمع. وقد تناول النقاد القدماء مثل ابن رشيق القيرواني 
فني والتقني للإيقاع والقافية،  القصيدة الجاهلية. في الدراسات النقدية المعاصرة، اختلفت النظرة إلى الإيقاع والقافية. بينما ركزت الدراسات القديمة على الجانب ال

اد المعاصرون الإيقاع كوسيلة لتوصيل المعنى والرمزية،  نجد أن النقد الحديث يركز أكثر على الأثر النفسي والاجتماعي للإيقاع في النصوص الشعرية. يتناول النق
حياة الصحراء    ويرون أن الإيقاع في الشعر الجاهلي لم يكن مجرد تنظيم موسيقي، بل كان أيضًا وسيلة للتعبير عن القلق الوجودي والشعور بالمصير في ظل 

. في [12]رات الصوتية التي تخدم المعنى وتضيف إليه عمقًا، وليس فقط كعنصر فني جماليالقاسية. كما أن القافية في العصر الحديث تُعتبر وسيلة لبناء التأثي 
الجانب الفني والتقني،    المجمل، يمكن القول إن الدراسات النقدية القديمة والمعاصرة حول الإيقاع والقافية تختلف في تركيزها، حيث تركز الدراسات القديمة على

 عرية.بينما تتجه الدراسات المعاصرة إلى تحليل أعمق لجوانب التأثير النفسي والاجتماعي لهذه العناصر في النصوص الش
 
 الإيقاع في الشعر الجاهلي  .2

والمشاعر التي ينقلها   الإيقاع في الشعر العربي القديم هو العنصر الموسيقي الذي ينظم بنية الأبيات الشعرية ويضفي عليها تناغمًا صوتيًا يتماشى مع المعاني 
. يعتمد الإيقاع في [13]ا على المستمعالشاعر. في الشعر الجاهلي، كان الإيقاع يشكل جزءًا محوريًا من النص الشعري، حيث يعزز جمالياته ويجعله أكثر تأثيرً 

المتلقي تذكر القصيدة  الشعر العربي على الأوزان الشعرية التي تحدد عدد التفعيلات وترتيبها في كل بيت شعري، مما يخلق نظامًا موسيقيًا متناسقًا يسهل على  
زان الشعرية الثابتة، وهي قواعد العروض التي وضعها الخليل بن أحمد الفراهيدي  يتحقق الإيقاع في الشعر الجاهلي من خلال الالتزام بالأو  والاستمتاع بإيقاعها. 

جزءًا أساسيًا من جماليات الشعر لاحقًا لتوثيق الأنماط الإيقاعية التي استخدمها الشعراء القدماء. هذه الأوزان توفر قاعدة ثابتة لتنظيم الأبيات، مما يجعل الإيقاع  
أوزان الشعر العربي الكلاسيكي هي  أداة يستخدمها الشعراء ليس فقط لتنظيم النص، بل لتعزيز القوة العاطفية والفكرية للنص الشعري.  العربي القديم. الإيقاع كان 

ددة، وتختلف في  . هذه البحور تمثل أنماطًا إيقاعية مح[14]القواعد النظمية التي تحدد بنية الأبيات الشعرية وتوزيع التفعيلات، وتُعرف أيضًا بالبحور الشعرية
ي القصائد التي ترتيب التفعيلات وعددها وطول الأبيات. ومن أشهر البحور الشعرية المستخدمة في الشعر الجاهلي: بحر الطويل، الذي كان يُستخدم بكثرة ف

كذلك، يُستخدم بحر الكامل، الذي يتكون  والثبات.  تتناول الفخر والحماسة. يُعرف بحر الطويل بتكرار تفعيلاته الطويلة التي تضفي على الأبيات طابعًا من القوة
بحر الوافر بحرًا شعبيًا  من تفعيلات "متفاعلن متفاعلن متفاعلن"، وهو بحر يتميز بإيقاعه القوي والمستمر الذي يناسب المواضيع ذات الطابع الجاد والفخم. يُعد  

ء، لما يقدمه من إيقاع متوازن وانسيابي يعكس مشاعر الشاعر بطريقة سلسة. هذه الأوزان آخر في الشعر الجاهلي، حيث يُستخدم عادة في قصائد الغزل والرثا
عند دراسة   ها. تُستخدم بمهارة في الشعر الجاهلي لخلق إيقاعات موسيقية متناغمة، تُعزز من تأثير القصيدة على المستمع وتُسهم في تحسين حفظها وتداول

. فعلى سبيل المثال، [15]القصائد الجاهلية، نلاحظ أن الشعراء كانوا يعتمدون بشكل دقيق على الأوزان الشعرية لإنتاج إيقاعات تتناسب مع مضامين قصائدهم
إبراز الفخر والقوة  في معلقة امرؤ القيس، التي تُعد إحدى أبرز القصائد الجاهلية، نرى استخدام بحر الطويل بشكل متقن، حيث تُساعد التفعيلات الطويلة في  

 انت تشكل جزءًا أساسيًا من مضمون القصيدة. يقول امرؤ القيس:التي ك
 قِفا نَبكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ ومَنزِلِ 
 بِسِقطِ اللِ وى بَينَ الدَّخولِ فَحَوْمَلِ 

يجعل القصيدة سهلة الحفظ  هنا نلاحظ كيف أن التفعيلات المنسجمة في بحر الطويل تخلق إيقاعًا ثابتًا يتناسب مع الطبيعة التأملية للقصيدة. كما أن هذا الإيقاع  
في معلقة زهير بن أبي سلمى، نجد استخدامًا لبحر الرجز الذي يتميز بإيقاعه السريع والمباشر. هذا   والاستماع، وهو ما كان ضروريًا في فترة الشعر الشفوي.

. كما أن سرعة الإيقاع  [16]البحر كان مثاليًا لمواضيع الحكمة والتأمل، حيث يضفي على النص طابعًا من السرعة والتناغم الذي يعزز من قوة الرسالة الشعرية
القافية في الشعر العربي هي الحروف الأخيرة المتكررة في نهاية   المستمع. في بحر الرجز تجعله مناسبًا للموضوعات الفلسفية التي تتطلب تفاعلًا سريعًا من  

منحه نوعًا من الانسجام  الأبيات الشعرية، وهي جزء أساسي من بنية الشعر العربي الكلاسيكي. تُعتبر القافية عنصرًا فنيًا يُضفي على النص تماسكًا موسيقيًا وي
. في الشعر الجاهلي، كانت القافية تُستخدم بشكل أساسي لتنظيم نهايات الأبيات، مما يسهل على الشعراء  [17]الصوتي الذي يعزز من تأثيره على المستمع



 

 

39 Abdel Sater , LISAN AL-ARAB, Vol.2023, 36-42 

 بنية الفنية للقصيدة.والمتلقين حفظ القصيدة وتداولها شفويًا. القافية ليست مجرد تكرار صوتي، بل هي جزء من جماليات النص الشعري وتلعب دورًا في تقوية ال
النوع الأكثر شيوعًا في الشعر القافية في الشعر الجاهلي تأتي بأنواع مختلفة، كل منها يؤدي دورًا معينًا في تشكيل البنية الإيقاعية للقصيدة. القافية الموحدة هي 

. على سبيل المثال، في قصيدة "قِفا نبكِ" لامرؤ الجاهلي، حيث تتكرر نهاية الأبيات بنفس الصوت، مما يُعطي القصيدة انسجامًا صوتيًا ويُعزز من وحدتها الفنية 
القافية المتغيرة، من جهة أخرى، تُستخدم   يخلق انسجامًا موسيقيًا ويُسهل تذكر القصيدة.القيس، نلاحظ تكرار القافية ذات الصوت "لِ" في نهاية الأبيات، مما  

ذا النوع من لإضفاء نوع من التنوع الصوتي على القصيدة. في هذه الحالة، تتغير نهايات الأبيات بشكل طفيف، ولكنها تظل مرتبطة بتشابه صوتي جزئي. ه
ية. كما أن هناك أنواعًا أخرى مثل القافية الثنائية والثلاثية، التي تمتد القوافي يُستخدم في بعض الأحيان لإضفاء طابع درامي أو لتجنب الرتابة في تكرار القاف 

ساسيًا،  تلعب القافية في الشعر الجاهلي دورًا جماليًا أ فيها القافية لتشمل أكثر من حرف أو صوت، مما يُعزز من جمالية الإيقاع ويُضيف عمقًا صوتيًا للأبيات. 
وعًا من التوازن الموسيقي حيث تُسهم في تنظيم الأبيات وتوحيدها موسيقيًا، مما يجعل القصيدة أكثر انسجامًا وتأثيرًا. تكرار القافية في نهاية الأبيات يُضفي ن

وحدة فنية تجعل النص يبدو كتلة واحدة متكاملة،    الذي يجعل النص الشعري جذابًا وسهل الاستماع. القافية تُعزز أيضًا من تماسك القصيدة، حيث تساعد في خلق
القافية ليست فقط أداة موسيقية، بل إنها تُسهم أيضًا في تعزيز المعاني والمشاعر التي  .[18]وهو ما يُسهِم في توصيل الرسالة الشعرية بشكل أكثر قوة ووضوحًا

الشجاعة، تُستخدم القافية القوية ذات الصوت الثابت لتعزيز هذه المشاعر وإضفاء طابع من ينقلها الشاعر. على سبيل المثال، في القصائد التي تتناول الفخر و 
. هذه الوظيفة الجمالية  الصلابة والثبات على النص. أما في قصائد الغزل والرثاء، فتُستخدم القوافي الناعمة ذات التكرار الصوتي الخفيف لتعكس الرقة والعاطفة 

ي ليس فقط وسيلة للتعبير عن الأفكار، بل أيضًا أداة فنية تُسهم في خلق تجربة سمعية وجمالية متكاملة. بالإضافة إلى ذلك، كانت  للقافية تجعل الشعر الجاهل
ا جعل  اتها. هذا مالقافية تُسهم في تسهيل حفظ الشعر الجاهلي وتداوله شفويًا، حيث كان من السهل على المستمع تذكر الأبيات بفضل تكرار الأصوات في نهاي

 الشعر الجاهلي ينتقل بسهولة من جيل إلى جيل، محافظًا على مكانته كجزء أساسي من التراث الأدبي والثقافي للعرب.
 
 تحليل أمثلة من المعلقات   .3

ح هذه القصائد بين  المعلقات هي مجموعة من القصائد الشعرية التي كُتبت في العصر الجاهلي وتعتبر من أهم وأعظم الأعمال الأدبية في التراث العربي. تتراو 
ياة الاجتماعية والبيئة الصحراوية  سبع وعشر، حسب الروايات المختلفة، وكتبها كبار شعراء الجاهلية الذين عُرفوا بقدرتهم الفائقة على نظم الشعر وتصوير الح

عالية ومكانتها المتميزة بين التي كانوا يعيشون فيها. أُطلق على هذه القصائد اسم "المعلقات" لأنها كانت تُعلق على أستار الكعبة، وذلك لإبراز قيمتها الأدبية ال
. من خلالها، عبر [19]الحياة الثقافية والاجتماعية والسياسية للعرب قبل الإسلامالعرب. المعلقات ليست مجرد قصائد شعرية تقليدية، بل هي نماذج رائعة تعكس  

ثابة سجل تاريخي وشعري  الشعراء عن الفخر بالقبائل، والغزل، والرثاء، والحكمة، والطبيعة. تتميز المعلقات بالثراء اللغوي والإيقاع الموسيقي القوي، وتعد بم
واستخدام الإيقاع والقافية بشكل متقن، مما منحها استمرارية    للثقافة العربية في تلك الفترة. ما يجعل هذه القصائد ذات أهمية خاصة هو البنية الشعرية المحكمة،

المعلقة عدة   لجاهلي. تتناولوتأثيرًا عميقًا على الأجيال المتعاقبة من الشعراء. معلقة امرؤ القيس هي واحدة من أشهر المعلقات وأقدمها، وتُعد  من روائع الشعر ا
.  [20]ويل والممتدموضوعات، أبرزها الغزل، الفخر، ووصف الرحلة والليل. استخدم امرؤ القيس في معلقته بحر الطويل، الذي كان مناسبًا لإيقاع القصيدة الط
يقيًا متناغمًا وثابتًا.  يتكون بحر الطويل من تفعيلة "فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن"، وهو بحر يعتمد على التكرار الصوتي الطويل، مما يمنح القصيدة طابعًا موس

ال التدفق  الغزل ووصف المحبوبة، حيث يُلاحظ كيف يخلق الإيقاع المنتظم نوعًا من  بأبيات مشهورة في  المستمر الذي يعزز المعاني القصيدة تبدأ  موسيقي 
 الشعرية:

 قِفا نَبكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ ومَنزِلِ 
 بِسِقطِ اللِ وى بَينَ الدَّخولِ فَحَوْمَلِ 

يُبرز مشاعر الحزن   الإيقاع في هذه الأبيات يحمل طابعًا تأمليًا وبطيئًا، حيث تنسجم التفعيلات بشكل دقيق لتعكس الحنين والشوق. استخدام بحر الطويل هنا
صيدة. القافية الموحدة التي تنتهي بـ"لِ" والأسى التي تتخلل القصيدة، مع الحفاظ على انسجام موسيقي مستمر. أما القافية، فهي تُعد  جزءًا أساسيًا من جمالية الق

أيضًا على تعزيز التوتر تمنح النص ترابطًا قويًا وتماسكًا صوتيًا، مما يسهل على المتلقي تذكر الأبيات والشعور بالتناغم الموسيقي في كل بيت. القافية تعمل  
عر من خلال موضوعاته المتنوعة في القصيدة. معلقة زهير بن أبي سلمى تختلف من العاطفي في النص، حيث يرتبط تكرارها بالمعاني العميقة التي ينقلها الشا

حياة، وقد انعكس  حيث الموضوعات والأسلوب عن معلقة امرؤ القيس، حيث يغلب عليها الطابع الحكمي والتأملي. زهير كان معروفًا بحكمته ورؤيته الفلسفية لل
. استخدم زهير بحر الطويل أيضًا، مما يعزز من التناغم والانسجام في النص، ولكنه تعامل مع هذا البحر بطريقة تعكس حكمة  [21]ذلك في إيقاع وقافية معلقته

المصير التفكير في الزمن و وتأملًا أعمق. في معلقته، نجد أن الإيقاع يتناسب مع الموضوعات الهادئة والتأملية التي يعالجها زهير. الأبيات التي تتناول الحكمة و 
 طابعًا إيقاعيًا متزنًا وثابتًا، مما يعزز من العمق الفكري للقصيدة. على سبيل المثال، في أحد الأبيات الشهيرة يقول زهير:تأخذ  

 ومَن لا يُصانعْ في أمورٍ كثيرةٍ 
 يُضرَّسْ بأنيابٍ ويوطأ بمنسمِ 



 

 

40 Abdel Sater , LISAN AL-ARAB, Vol.2023, 36-42 

المتكررة يُعزز من الإيقاع في هذا البيت ينبض بثبات وتوازن، مما يتناسب مع الطابع الحكمي الذي يعكس رؤية الشاعر للحياة. استخدام التفعيلات الطويلة و 
. من ناحية القافية، زهير يعتمد على قافية موحدة وثابتة، مما يعزز من ثبات الأبيات وتماسكها. القافية تمنح القصيدة تناغمًا [22]القوة التأملية للأفكار المطروحة

ن فيها الشعر فترة التي كاموسيقيًا يتناسب مع الأفكار العميقة التي يعبر عنها، كما أنها تسهم في تسهيل الحفظ والتداول الشفوي، وهو ما كان ضروريًا في تلك ال
هلي يلعبان دورًا أساسيًا في إنتاج ما يُعرف بـ "الموسيقى الشعرية" الداخلية. الموسيقى الشعرية وسيلة رئيسية لنقل المعرفة والحكمة. الإيقاع والقافية في الشعر الجا 

بيات الشعرية. الإيقاع،  ليست موسيقى خارجية تعتمد على الآلات أو الأصوات، بل هي النغمات الداخلية التي تتولد من التكرار المنتظم للتفعيلات والقوافي في الأ
لات  لأبيات وترتيب التفعيلات، يُنتج تدفقًا موسيقيًا يشعر به المستمع حتى لو كان النص مجرد كلام مكتوب. على سبيل المثال، تكرار التفعيمن خلال تنظيم ا

ا كبيرًا في تعزيز ورً المتجانسة في بحر الطويل أو الكامل يخلق نوعًا من الرنين الموسيقي الذي يجعل النص الشعري جذابًا وسهل الحفظ. القافية تلعب أيضًا د
. [23]الأبياتهذه الموسيقى الداخلية، حيث يؤدي تكرار القافية بشكل منتظم إلى خلق نوع من الانسجام الصوتي الذي يجذب الأذن ويحفز الذهن على تذكر  

حتى دون الحاجة إلى   هذا التفاعل بين الإيقاع والقافية هو ما يجعل الشعر الجاهلي يبدو وكأنه يحمل نوعًا من الإيقاع الداخلي الذي يسهل استيعابه وتذكره،
جاهلي. الشعر الجاهلي كان يُنقل شفهيًا بين قراءة الأبيات بصوت عالٍ. إلى جانب دورهما الفني، لعب الإيقاع والقافية دورًا حاسمًا في التأثير الثقافي للشعر ال

م. في هذا السياق، كان الإيقاع والقافية يسهمان في تسهيل عملية نقل الشعر وحفظه. الإيقاع المتكرر القبائل، وكان الشعراء يُعتبرون بمثابة المتحدثين باسم قبائله
الأجيال. الإيقاع والقافية   والقوافي المتجانسة كانا يساعدان المستمعين على تذكر الأبيات بسهولة، مما جعل الشعر وسيلة فعالة لنقل الأفكار والقيم والثقافة عبر

صارات أو حتى  ن أيضًا كوسيلة لتعزيز الترابط الاجتماعي والثقافي بين القبائل. القصائد التي كانت تنُظم في مناسبات معينة، مثل الاحتفالات والانتكانا يعملا
والنغمي ف الصوتي  التكرار  القبيلة. هذا  أفراد  بين  ترديدها ونشرها  يُسهِ ل  إيقاعيًا وقافويًا  الحزن، كانت تحمل طابعًا  القيم  حالات  الشعر ساعد على ترسيخ  ي 

فنية في الشعر الجاهلي، بل  الأخلاقية والاجتماعية التي كانت القبائل تعتمد عليها في تنظيم حياتها اليومية. في المجمل، الإيقاع والقافية لم يكونا مجرد أدوات  
 .[24]تعزيز الهوية الثقافية للعرب قبل الإسلام  كان لهما دور ثقافي حاسم في حفظ الشعر وانتشاره وتداوله عبر الأجيال، وساهما في

 
 الخاتمة  .4

الحياة الثقافية   في ختام هذه الدراسة، نجد أن الشعر الجاهلي لم يكن مجرد تعبير أدبي عن مشاعر وأفكار فردية أو جماعية، بل كان نظامًا متكاملًا يعكس
، نستطيع أن نرى كيف استطاع  والاجتماعية والاقتصادية للعرب في العصر الجاهلي. من خلال تحليل بنية هذا الشعر، وبالأخص التركيز على الإيقاع والقافية

لإيقاع، من خلال  الشعراء الجاهليون تحويل تجاربهم اليومية، سواء كانت شخصية أو جماعية، إلى نصوص شعرية خالدة امتازت بجماليات لغوية وفنية رفيعة. ا 
عرية. كان الإيقاع ينبض بالحياة ويعبر عن طبيعة الصحراء البحور الشعرية التي استخدمها الشعراء الجاهليون، كان أكثر من مجرد أداة لتنظيم الأبيات الش

بير عن مشاعر متنوعة مثل  العربية، بما فيها من تقلبات وتحديات. هذا الإيقاع المتوازن، الذي نجده في بحور مثل الطويل والكامل والوافر، كان وسيلة فعالة للتع 
ار صوتي، بل كان يمثل نبض الحياة الجاهلية، ويعكس فلسفة تلك الحياة التي تقوم على الصمود  الفخر والشجاعة والحب والرثاء. الإيقاع لم يكن مجرد تكر 

كرها وتداولها. كانت  والكرامة. أما القافية، فهي تلعب دورًا جوهريًا في تعزيز التناغم الموسيقي للنصوص الشعرية الجاهلية، وتساهم بشكل كبير في سهولة تذ
بنية القصيدة، حيث أعطت للنصوص نوعًا من الانسجام الصوتي الذي يزيد من قوة تأثيرها على المستمعين. القافية الموحدة التي غالبًا   القافية جزءًا لا يتجزأ من

أبي سلمى، ساهمت في خلق تجربة سمعية وجم امرؤ القيس وزهير بن  الجاهلية، مثل تلك التي رأيناها في معلقة  القصائد  عل الية تج ما كانت تُستخدم في 
اهلي. فقد كان الشعر النصوص الشعرية لا تُنسى وتظل حاضرة في الذاكرة الجمعية للأمة العربية. الدراسة أيضًا كشفت عن الأهمية الثقافية العميقة للشعر الج

عبان دورًا مزدوجًا، حيث يجمعان بين الجانب الفني في تلك الفترة هو الوسيلة الأساسية لنقل القيم والأفكار والمعارف بين الأجيال، وبالتالي كان الإيقاع والقافية يل
ل، مما جعل الشعر ليس  والجمالي، وبين الجانب التعليمي والثقافي. لقد كان الشعراء الجاهليون قادرين على تحويل القصائد إلى أداة فعالة للتواصل بين القبائ

اث الثقافي والاجتماعي للعرب قبل الإسلام. عند دراسة المعلقات، نجد أنها تمثل أروع ما أنتجه فقط وسيلة للتعبير عن المشاعر الفردية، بل أيضًا وسيلة لنقل التر 
تناغمة، ظلت تُعتبر على مر الشعر الجاهلي، حيث جمعت بين الجمال الفني والقوة الأدبية. المعلقات، بتراكيبها اللغوية المتقنة وإيقاعاتها المنسجمة وقوافيها الم

انت ا للشعر العربي. الإيقاع في هذه القصائد كان بمثابة الموسيقى الداخلية التي تُضفي على النصوص نوعًا من الحيوية والانسجام، بينما كالعصور نماذج علي
لمى، تبين أن س  القافية تعزز من هذا الإيقاع وتضيف إلى القصائد بعدًا إضافيًا من الجمال. ومن خلال تحليل نماذج مثل معلقة امرؤ القيس وزهير بن أبي 

ثيرها النفسي والعاطفي على الشعراء الجاهليين كانوا يستخدمون الإيقاع والقافية ليس فقط لتحقيق الجمالية الفنية، بل لتأكيد الفكرة الرئيسية للقصيدة وتعزيز تأ
في. فقد ساعدت على توحيد القبائل العربية في ظل لغة شعرية  المستمعين. بجانب الأثر الفني للإيقاع والقافية، تلعب هذه العناصر دورًا مهمًا في التأثير الثقا

رية الشعر الجاهلي مشتركة، وأصبحت القصائد أداة لنقل المعارف والأحداث التاريخية والقيم الاجتماعية. على مر العصور، ساهم الإيقاع والقافية في استمرا
رة الثقافية للعرب. وفي ضوء هذه الدراسة، يتضح أن الشعر الجاهلي كان أكثر من مجرد نصوص  وانتقاله من جيل إلى جيل، مما جعله جزءًا لا يتجزأ من الذاك

لأساس الذي بُنيت عليه  أدبية، بل كان مؤسسة ثقافية متكاملة، حيث اجتمعت فيه العناصر الفنية مع الوظائف الاجتماعية والثقافية. كان الإيقاع والقافية هما ا
ز جماليتها، بل لتأكيد دورها في نقل التراث العربي وتوثيق أحداثه. كان الشعر الجاهلي وسيلة للتعبير عن الهوية الفردية والجماعية  هذه النصوص، ليس فقط لتعزي



 

 

41 Abdel Sater , LISAN AL-ARAB, Vol.2023, 36-42 

أثر الإيقاع والقافية على   للعرب، وكان أيضًا وسيلة لحفظ التاريخ والذكريات والبطولات التي شكلت وجدان الأمة. تفتح هذه الدراسة بابًا أمام مزيد من البحث حول
فية من الشعر الجاهلي إلى الشعر الإسلامي،  الشعر العربي في العصور اللاحقة. كما تثير الحاجة إلى تحليل أعمق لكيفية انتقال هذه الأنماط الإيقاعية والقوا

قت منه التطورات  وكيف أثرت تلك الأنماط في تشكيل الأدب العربي لاحقًا. يمكن القول إن الشعر الجاهلي، من خلال إيقاعه وقافيته، كان الأساس الذي انطل
 دب العربي وتطوره.الشعرية والفنية في العصور اللاحقة، وهو ما يجعل دراسته ضرورة لفهم تاريخ الأ

Funding 

The authors confirm that no external funding, financial grants, or sponsorships were provided for conducting this study. 

All research activities and efforts were carried out with the authors' own resources and institutional support. 

Conflicts of Interest  

The authors declare that they have no conflicts of interest in relation to this work. 

Acknowledgment 

The authors would like to extend their gratitude to their institutions for the valuable moral and logistical support provided 

throughout the research process. 

References 

[1] Shahbazi, "The role of poetic genre in classical Persian literature: Historical perspectives," Journal of Persian Studies, 
vol. 33, no. 2, pp. 45-65, 2021. 

[2] Ali, "Bridging cultures: Pre-Islamic poetry and Renaissance English literature," Comparative Literary Studies, vol. 41, 
no. 1, pp. 97-110, 2022. 

[3] Ali, "Bridging cultures: Pre-Islamic poetry and Renaissance English literature," Comparative Literary Studies, vol. 41, 
no. 1, pp. 97-110, 2022. 

[4] K. Gatt, "Poetry as a communicative vehicle in the jihadi milieu: The case for modern extremist poetry," British Journal 
of Middle Eastern Studies, vol. 49, no. 5, pp. 993-1013, 2022. 

[5] M. Mukhiddinov, I. Sulaymonov, M. Khasanova, K. Aslanova, and S. Shomurodova, "Ode genre and ideological-
artistic features of Erkin Vahidov’s odes," The Journal of Contemporary Issues in Business and Government, vol. 27, 
no. 3, pp. 1317-1323, 2021. 

[6] M. Abdulrazaq, "The influence of Arabic literary forms on Yoruba poetry: A historical approach," African Literature 
Quarterly, vol. 29, no. 4, pp. 234-250, 2021. 

[7] M. A. Khan, "Comparative studies in pre-Islamic and Victorian poetry: The crossroads of East and West," Journal of 
Comparative Poetics, vol. 19, no. 3, pp. 151-170, 2021. 

[8] R. Alwan, "Classical Arabic poetry and translation studies: Theories and applications," Journal of Translation and 
Linguistics, vol. 18, no. 2, pp. 89-103, 2020. 

[9] F. Shams, A revolution in rhyme: Poetic co-option under the Islamic Republic. Oxford: Oxford University Press, 2021. 
[10] N. U. Ahmed, Exploring the poetry of Abȗ al-‘Alȃ’ al-Ma ‘arrȋ: A journey through his poetical works, unpublished. 
[11] Sedaghat, "Semiotic hybridization in Persian poetry and Iranian music," Semiotica, vol. 2021, no. 241, pp. 275-310, 

2021. 
[12] H. Salim, "Elegy in contemporary Arabic literature: A comparative approach to grief and loss," Middle Eastern Literary 

Review, vol. 14, no. 1, pp. 99-120, 2021. 
[13] L. E. Osborne, "Sound-history of the Quran. A study of Mūsā ibn ʿ Ubayd Allāh ibn Ḫāqān (or al-Ḫāqānī)’s (d. 325/937) 

Qaṣīda fī al-taǧwīd," MIDÉO. Mélanges de l'Institut dominicain d'études orientales, vol. 37, pp. 87-114, 2022. 
[14] S. Jalal, "Poetry of exile: Themes of home and resistance in modern Arabic poetics," Studies in Exile Literature, vol. 

5, no. 2, pp. 55-80, 2022. 
[15] P. Klasova, "Review of Qutbuddin, Arabic Oration," unpublished. 
[16] T. Qutbuddin, "The preservation of orations: Mnemonics-based oral transmission, supplementary writing, and the 

question of authenticity," in Arabic Oration: Art and Function, Brill, 2022, pp. 21-63. 
[17] E. Ayyıldız, "The neoclassical elements in Maḥmūd Sāmī al-Bārūdī’s poetry," İslam Tetkikleri Dergisi, vol. 13, no. 2, 

pp. 761-784, 2022. 
[18] V. M. da Rosa Guimaraes, "Between Occitania and Al-Andalus: Reconsidering the emergence of troubadour melody 

through algorithmic analysis," unpublished, 2021. 
[19] Y. S. H. Dahāmi, "Home in the poetry of Saudi Arabia poets: Abdus-Salam Hafeth an example of a distinguished 

Arab," unpublished, 2022. 
[20] K. Azami, "Modernism and experimentalism in Persian poetry: 20th century perspectives," Journal of Persian 

Modernities, vol. 22, no. 1, pp. 102-130, 2021. 
[21] D. S. al-Baroud, Reflections on dialogue with the divine: A comparative study (Doctoral dissertation, SOAS University 

of London), 2022. 
[22] E. De Blasio, "Language and style of the contemporary poet El Rass: A peculiar artist in the Lebanese musical 

scenario," Anaquel de Estudios Árabes, vol. 32, p. 117, 2021. 
[23] R. Elhami, "Victor Hugo's influence on Arabic poetics: A study in literary translation," Translation and Comparative 

Literature, vol. 16, no. 3, pp. 78-96, 2020. 
[24] H. Belhadj, Translation of semantic shifts in Arabic poetry (Doctoral dissertation, Abdelmalek Essaadi University), 

2022. 

 

 



 

 

42 Abdel Sater , LISAN AL-ARAB, Vol.2023, 36-42 

راجع م  

 .2021،  65-45، ص  2، العدد  33شاهبازي، "دور النوع الشعري في الأدب الفارسي الكلاسيكي: وجهات نظر تاريخية"، مجلة الدراسات الفارسية، المجلد   [1]
 .2022، 110-97، ص 1، العدد 41أدبية مقارنة، المجلد علي، "ربط الثقافات: الشعر الجاهلي وأدب عصر النهضة الإنجليزي"، دراسات  [2]
 .2022، 110-97، ص 1، العدد 41علي، "ربط الثقافات: الشعر الجاهلي وأدب عصر النهضة الإنجليزي"، دراسات أدبية مقارنة، المجلد  [3]
،  1، العدد  49ك. جات، "الشعر كوسيلة اتصال في الوسط الجهادي: قضية الشعر المتطرف الحديث"، المجلة البريطانية لدراسات الشرق الأوسط، المجلد   [4]

 . 2022، 1013-993، ص 5. 2022، 110-97ص 
وحيدوف"، مجلة    م. محي الدينوف، إ. سليمانوف، م. خاسانوفا، ك. أصلانوفا، وس. شومورودوفا، "نوع القصيدة والسمات الإيديولوجية والفنية لقصائد إركين [5]

 . 2021، 1323-1317، ص 3، العدد 27القضايا المعاصرة في الأعمال والحكومة، المجلد 
 .2021، 250-234، ص 4، العدد 29م. عبد الرزاق، "تأثير الأشكال الأدبية العربية على شعر اليوروبا: نهج تاريخي"، مجلة الأدب الأفريقي، المجلد  [6]
، 1323-1317، ص  1، العدد  19م. أ. خان، "دراسات مقارنة في الشعر الجاهلي والفيكتوري: مفترق طرق الشرق والغرب"، مجلة الشعر المقارن، المجلد  [7]

2021 . 
 .2020، 103-89، ص 2، العدد 18ر. علوان، "الشعر العربي الكلاسيكي ودراسات الترجمة: النظريات والتطبيقات"، مجلة الترجمة واللغويات، المجلد  [8]
 . 2021ف. شمس، ثورة في القافية: الاستقطاب الشعري في ظل الجمهورية الإسلامية. أكسفورد: مطبعة جامعة أكسفورد،  [9]
 ن. يو. أحمد، استكشاف شعر أبي العلاء المعري: رحلة عبر أعماله الشعرية، غير منشور. [10]
المجلد   [11] سيميوتيكا،  الإيرانية"،  الفارسي والموسيقى  الشعر  السيميائي في  "التهجين  العدد  2021صداقت،  ،  310-275، ص  241.  12-111، ص  1، 

2021 . 
،  120-99، ص  1، العدد  14ح. سليم، "المرثية في الأدب العربي المعاصر: نهج مقارن للحزن والفقد"، مجلة مراجعة الأدب في الشرق الأوسط، المجلد   [12]

2021 . 
( في التجويد"، مجلة معهد الدراسات  937/ 325ل. إي. أوزبورن، "تاريخ الصوت للقرآن. دراسة لقصيدة موسى بن عبيد الله بن خاقان )أو الخاقاني( )ت   [13]

 . 2022، 114-87، ص  37الشرقية الدومينيكي، المجلد. 
 .2022، 80-55، ص 2، العدد 5س. جلال، "شعر المنفى: موضوعات الوطن والمقاومة في الشعر العربي الحديث"، دراسات في أدب المنفى، المجلد  [14]
 ب. كلاسوفا، "مراجعة كتاب قطب الدين، الخطابة العربية"، غير منشور. [15]
،  2022الوظيفة، بريل،  ت. قطب الدين، "حفظ الخطابات: النقل الشفوي القائم على فن التذكر والكتابة التكميلية ومسألة الأصالة"، في الخطابة العربية: الفن و  [16]

 .63-21ص 
 .2022، 784-761، ص 2، العدد 13إ. أييلديز، "العناصر الكلاسيكية الجديدة في شعر محمود سامي البارودي"، دراسات إسلامية، المجلد.  [17]
 .2021ف. م. دا روزا جيماريش، "بين أوكسيتانيا والأندلس: إعادة النظر في ظهور لحن التروبادور من خلال التحليل الخوارزمي"، غير منشور،  [18]
 .2022ي. س. ح. دهامي، "الوطن في شعر شعراء المملكة العربية السعودية: عبد السلام حافظ مثال للعربي المتميز"، غير منشور،  [19]

 
، ص  1. 114-113، ص 1، العدد 22ك. أعظمي، "الحداثة والتجريبية في الشعر الفارسي: وجهات نظر القرن العشرين"، مجلة الحداثة الفارسية، المجلد  [20]

102-130 ،2021 . 
 . 2022د. س. البارود، تأملات في الحوار مع الإله: دراسة مقارنة )أطروحة دكتوراه، كلية الدراسات الشرقية والإفريقية، جامعة لندن(،  [21]
 .2021، 117، ص 32إ. دي بلاسيو، "لغة وأسلوب الشاعر المعاصر الراس: فنان مميز في السيناريو الموسيقي اللبناني"، مجلة دراسات عربية، المجلد  [22]
، ص  3.  2011،  1، العدد  1، العدد  16ر. إلهامي، "تأثير فيكتور هوجو على الشعر العربي: دراسة في الترجمة الأدبية"، الترجمة والأدب المقارن، المجلد   [23]

78-96 ،2020 . 
 .2022ح. بلحاج، ترجمة التحولات الدلالية في الشعر العربي )أطروحة دكتوراه، جامعة عبد المالك السعدي(،  [24]


